
Sobre o Gradus ad Parnassum de Fux, como 
método de composição e como pensamento sobre 

formação e profissão de músico  

José Alberto Salgado e Silva 

Trabalho para o curso “Seminários Avançados em Música II” 
Prof.ª Carole Gubernikoff 

PPGM – Unirio 
Junho/2002 



�2

Sobre o Gradus ad Parnassum de Fux, como método de composição e 
como pensamento sobre formação e profissão de músico  

Introdução  
O ensaio apresenta uma interpretação de aspectos presentes 

na obra a que um dicionário de música se refere como “o mais 
influente tratado de composição na música européia, do séc. XVIII 
em diante” (New Grove’s Dictionary of Music and Musicians, 2a. 
ed., 2001). No Gradus ad Parnassum, de J.J. Fux, mais que um 
valor de ordem canônica, pode ser encontrado um valor para a 
atualidade, por dois caminhos: o primeiro – talvez mais 
facilmente reconhecível – diz respeito à clareza e simplicidade 
no tratamento de uma técnica específica e historicamente 
localizada; o segundo – talvez mais sutilmente percebido (embora 
apresentado com igual clareza e simplicidade por Fux) – tem a ver 
com a discussão ética na formação e profissão de um músico. No 
texto de 1725, descobrem-se algumas questões relevantes para a 
época de hoje, tanto em relação à trajetória de um músico desde a 
juventude quanto à atuação de um professor de música. Entremeando 
a apresentação de uma técnica particular, o diálogo mantido entre 
Aloysius e Josephus permite entender que, para Fux, problemas 
estéticos e éticos estão envolvidos e interligados no trato dos 
sujeitos com a música.         

Sobre a publicação e posterior utilização do livro   
Em 1725, foi publicado em Viena o trabalho intitulado 

Gradus ad Parnassum, de Johann Joseph Fux (1660-1741), compositor 
e diretor de música na corte de Carlos VI. O autor o apresentava 
como um método simples para a prática de escrever música. O 
imperador patrocinou a publicação do livro, que em seguida foi 
distribuído “por todo o mundo musical” (Mann, 1971: introd.). 

Carlos VI era o terceiro imperador austríaco a quem Fux 
servia, desde 1698, e segundo o New Grove’s Dictionary of Music 
and Musicians (2001, verbete “Fux, Johann Joseph”), a produção do 
músico – numerosas missas e vésperas, litanias e outras peças 
litúrgicas – reflete  

“a função integradora de música para a igreja como expressão da 
ideologia dos Habsburgos. Mesmo os textos dramáticos seculares 
que ele escreveu eram explicitamente voltados para o credo de um 
império ‘Sagrado’ e ‘Romano’.” 

Sobre a contextualização histórica do trabalho teórico de 
Fux, o mesmo dicionário aponta que 



�3

“a publicação de Gradus ad Parnassum tem sido comparada em 
importância à publicação do “Entwurf einer Historichen 
Architektur”(1721), de Fischer von Erlach. O conceito de um 
estilo habsburgo relaciona conscientemente as conquistas de seus 
autores com um passado coerente.”   

É sugerido, portanto, que uma unidade estética e ideológica 
permeia a produção teórica assim como as composições de Fux, 
ligando-as às preocupações “católicas e imperiais” daquela 
monarquia. Nesse sentido, pode-se observar a intenção do autor em 
apresentar uma técnica que tenha larga aplicação, de acordo com a 
convicção de que uma base fundadora para a composição musical não 
deva ser alterada em função de maneirismos e diversidade de 
estilos (Lester 1992: 34).   

A utilidade e importância do Gradus como manual didático 
tem sido atestada desde então. Haydn o estudou repetidamente e 
baseou seus ensinamentos nele (Grove’s 1906). O mesmo fizeram 
Leopold Mozart, seu filho Wolfgang, o Padre Martini, 
Albrechtsberger (sucessor do posto de Fux na corte) e seu aluno 
Beethoven. A partir daí, as traduções do latim para o francês 
(por Fétis, em 1833) e para o inglês (por Pierson, em 1853) 
contribuíram para um uso ainda mais difundido. A versão francesa, 
por exemplo, foi utilizada por “Cherubini, Berlioz, Meyerbeer, 
Chopin, Rossini, Auber, Paganini, Moscheles, Hummel, Liszt”. 
Entre outros que continuaram a utilizar o livro estão Brahms, 
Richard Strauss e Hindemith (Mann, 1971: xiv). 

      
Contraponto por espécies e modalismo  

Ao colocar a técnica do contraponto como foco de um estudo 
para a formação do compositor, Fux adotava uma ordenação 
específica – o contraponto por cinco espécies, a saber: contra um 
cantus firmus de notas longas (semibreves), a primeira espécie 
lida com sons de igual duração; a segunda coloca duas mínimas 
para cada nota do c.f.; a terceira dispõe quatro semínimas contra 
cada nota do c.f.; a quarta trabalha com sons sincopados por 
ligadura; e a quinta, chamada de contraponto florido, opera uma 
combinação variada dos padrões anteriores. 

As espécies de Fux de maneira alguma eram universais na 
pedagogia do contraponto tanto antes quanto depois de 1725(Lester 
1992: 26). Também não eram uma anomalia; pelo contrário, o livro 
trazia incorporadas algumas contribuições importantes de teóricos 
anteriores. As quatro regras que dizem respeito ao movimento  das 
vozes e às relações possíveis entre consonâncias e dissonâncias 
tinham sido apresentadas por Girolamo Diruta em seu Il 



�4

transilvano (1609), que era também escrito na forma de diálogo. 
Mais tarde, Lodovico Zacconi, outro teórico veneziano, também 
publica uma Prattica de música seconda parte (1662), trazendo 
elementos que foram aproveitados para estruturar a obra de Fux. 
De acordo com Lester, 

“O Gradus copia não apenas as cinco espécies de Zacconi mas 
também sua organização, com partes distintas para assuntos 
preliminares, contraponto por espécies e contraponto imitativo.” 
(idem, p. 28) 

Lester conclui que havia sete aspectos em comum entre o 
Gradus e um ou mais tratados anteriores a ele, destacando no 
entanto que "nenhum dos autores do séc. XVII foi capaz de igualar 
a conquista de Fux – a consolidação da abordagem por espécies em 
um todo abrangente e convincente" (ibid. p. 30). 

A prática do contraponto em Fux está ligada à música 
litúrgica a capella. Faz parte também do momento em que o 
improviso vocal (por ornamentação melódica ou adição de voz 
superior ao cantus firmus) sai de cena, como importante prática 
composicional, dando lugar a um papel cada vez mais proeminente 
dos procedimentos da escrita. Apesar da contextualização bem 
definida dessa prática, nota-se a aproximação entre estética e 
ideologia, quando se vê no Gradus a intenção de apresentar uma 
técnica como se ela fosse atemporal e universal, sobrepondo-se a 
outras. Estas serão consideradas pelo autor como insanidades ou 
maneirismos.  

O sistema tonal maior-menor fica excluído do método, apesar 
de já ser amplamente usado à época, notoriamente na música 
instrumental. A preferência de Fux pelo modalismo é explicada por 
Lester não como homenagem a Palestrina ou simples arcaísmo: 

O uso de modos por Fux era apenas uma parte de um complexo de 
tradições que manteve os modos da Igreja vivos, como um aspecto 
da música contemporânea já bem dentro do séc. XVIII, 
especialmente em áreas de língua germânica (Lester 1992, p. 35) 

Ainda para o mesmo autor, toda crítica que considera o 
trabalho de Fux como se fosse arcaico à época de sua publicação 
ignora a riqueza da teoria musical no séc. XVII e a coexistência 
de uma variedade de estilos no início do séc. XVIII (ibid. 48). 

O que é, em linhas gerais, aquilo que Fux se propõe a ensinar? 
Comecemos pelo prefácio do autor. Ali, Fux indica que 

pretende preencher uma lacuna deixada pelos livros e manuais de 



�5

música conhecidos em sua época. Entendendo que sua contribuição 
será no sentido da "prática de escrever música", ele quer 
apresentar "um método simples pelo qual o novato pode progredir 
gradualmente, subindo degrau a degrau até alcançar mestria em sua 
arte"(p. 17).  1

Essa missão didática é também moral, pois o autor promete 
não se deixar deter pelos "mais ardentes inimigos da escola" – 
indicando assim uma provável resistência e desconfiança de 
contemporâneos seus, em relação à educação formal – nem tampouco 
pela "corrupção do tempo", 

[n]esse tempo em que a música tornou-se quase arbitrária e os 
compositores recusam-se a guiar-se por quaisquer regras e 
princípios, detestando o próprio nome de escola e de lei como a 
morte mesma. (p.17) 

Fux ressalta, no entanto, que não se propõe a corrigir o 
rumo das coisas entre seus pares; ele não tentará restabelecer 
entre os compositores de sua época um respeito aos "padrões 
normais". Em vez disso, o autor quer se dirigir aos jovens que 
"querem aprender", e que, possuidores de talento e vontade mas 
"sem meios e sem um professor", permanecem "sedentos", sem poder 
realizar suas ambições (p.17). 

O método, portanto, tem primeiramente um caráter 
pedagógico, voltando-se para a educação de jovens aprendizes de 
música. Ao acompanhar as lições, distribuídas em três partes de 
cinco capítulos cada, o leitor descobre também que essa pedagogia 
é eminentemente normativa, isto é, seu autor dedica-se a 
sistematizar um conjunto de regras a serem seguidas, com o 
propósito de produzir ao final uma boa música. Os adultos estão 
perdidos, mas para os jovens ainda há solução. 

Uma digressão sobre pressupostos culturais, em relação ao ensino 
de música  

Para ensinar os jovens, o método será análogo àquele pelo 
qual as crianças aprendem a linguagem: "primeiro as letras, 
depois as sílabas, então as combinações de sílabas, e finalmente, 
como ler e escrever" (p. 17-18). Com isso, Fux dá a entender que 
existe uma música a ser aprendida, assim como existe um idioma 
nativo, falado e escrito. 
Aqui aparece um problema para o leitor de hoje, pois a concepção 
de uma cultura homogênea (o que para o próprio séc. XVIII é 
discutível (v. Lester 1992)) não é considerada válida para a 

 As citações ao texto de Fux virão apenas com o n. de página (em Mann 1971). 1



�6

época presente. Mesmo para os limites de uma língua natal, 
aparece, no séc. XX, uma teoria que demonstra a diversidade de 
usos e significados de materiais semelhantes: O filósofo 
austríaco Ludwig Wittgenstein (1889-1951) sugeriu que os jogos de 
linguagem são muitos, constituindo e seguindo conjuntos próprios 
de regras e estabelecendo mesmo domínios que não se comunicam (v. 
Wittgenstein 2001[1953]): escrever uma narrativa, escrever uma 
receita médica ou um trabalho acadêmico têm mais diferenças do 
que interseções. Escrever música seria mais um desses muitos 
jogos e, dentro dele, reconhecemos diferenças também.   

A teoria de Wittgenstein pode ser conectada com debates 
recentes em torno da abstração totalizante Música – abstração 
ampla demais para permitir qualquer precisão no trato do assunto 
(Salgado e Silva 2001). Se tomamos “Música” como um vasto idioma, 
vemos que os fazeres musicais são muitos e muito diversos, 
exigindo, por assim dizer, nomenclaturas e descrições distintas 
para seus usos e técnicas, mas sobretudo – na relação pedagógica 
e estética – convidando a um entendimento de suas culturas 
correspondentes. 

Os aspectos mais imediatos de cada uma dessas culturas 
musicais costumam ser identificados com as práticas de compor, 
tocar, cantar, dançar etc., em relação a um estilo musical; mas 
existem também dimensões mais ocultas (ou que requerem mais 
observação e experiência) de cada estilo, manifestando-se em 
termos de valorações estéticas e códigos de conduta – que 
contribuem para a experiência e para a sustentação daquele 
determinado contexto. Ignorar a particularidade ou reduzir a 
importância de vários desses contextos de produção, transmissão e 
recepção musical tem sido um mecanismo mais ou menos constante na 
educação formal de músicos. Quando Fux menciona "remédio para os 
doentes" e a "insanidade da escrita desregulada" (p. 17), suas 
palavras projetam-se sobre outros enunciados, teorias e 
currículos, posteriores e anteriores, tendo em comum com eles um 
teor ideológico que toma uma parte do "fazer música" pelo todo de 
suas manifestações: aquela parte selecionada é considerada 
superior e então legitimada como abstração totalizante (v. Green 
1999; Lopes 1999). 

Como que trafegando em sentido contrário, tendências 
intelectuais verificadas a partir do séc. XX têm procurado 
justeza em relação à definição e reconhecimento de diferenças: 
nada menos que uma questão de justiça para autores como Jean-
François Lyotard (v. p.ex. Lyotard e Thebauld, 1985), e nada 
menos que a norma de pesquisa para antropólogos, sociólogos e 
etnomusicólogos. De acordo com essas tendências contemporâneas (e 
extemporâneas a Fux), quando se investiga em detalhe aquilo que 



�7

se diz sobre música e seu ensino, é frequente tomar uma 
trajetória de exame que vai do senso comum e da naturalização de 
pressupostos culturais em direção a outros "jogos de linguagem", 
como aqueles das ciências sociais e da filosofia.  

Voltando agora ao Gradus ad Parnassum, pode-se ver que, na 
proposta de Fux, o aprendizado de música está de fato (apesar do 
pressuposto universalista de seu discurso) circunscrito a um 
domínio específico, aquele de aprender a escrever música de 
acordo com regras de contraponto – regras que o autor sistematiza 
a partir de sua experiência prática e de sua concepção estética, 
em relação a um dado contexto histórico e estilístico. 
Wittgenstein diria: "você pode tornar sua definição correta por 
restringí-la expressamente (...)." (2001: 3e: 3) 

Nesse jogo de linguagem particular, Fux testou o método e 
justificou empiricamente sua estruturação e publicação em livro: 
"Quando eu utilizei este método no ensino, observei que os alunos 
fizeram maravilhoso progresso dentro de pouco tempo."(p.18) O 
critério empírico – "ação sendo o teste da excelência" – é 
considerado soberano pelo autor, que no livro vai dedicar "muito 
mais espaço" à prática que a teoria, uma vez que considera a 
primeira como "a maior necessidade".   2

O formato do diálogo e seu momento inicial      
A forma escolhida para ministrar o ensinamento é a do 

diálogo, entre o mestre Aloysius (que para Fux é uma referência a 
Palestrina, a quem ele deve "tudo que sabe sobre essa arte") e um 
estudante, chamado de Josephus. Esse formato, parcialmente 
semelhante aos diálogos socráticos compostos por Platão, traz a 
figura daquele que sabe, contracenando com outro que não sabe e 
quer aprender. A diferença fundamental é que aqui o pensamento 
tende a seguir o modo didático, em vez do modo filosófico de 
Sócrates: os diálogos-lições-capítulos não terminam em aporias 
mas sim em soluções conclusivas.   

No momento inicial em que o aspirante a discípulo e o 
mestre de música se encontram, a primeira coisa a observar é que 
o estudante deseja aprender "as regras e princípios da música" – 
o que o mestre identifica imediatamente como "a arte da 
composição". Diante da amplidão de "um imenso oceano" e para 
lidar com carga tão pesada, o músico (como o poeta) deve ter 
nascido músico, o que sugere a noção de talento como condição 
primeira para empreender a jornada. O aluno, portanto, deve 
examinar a memória da própria infância a fim de ver se ali 
encontra sinais de uma forte inclinação natural para essa arte; 

 O tema será retomado na seção da página 10 (“Sobre o valor da prática”).2



�8

para ver se já foi profundamente tocado pela beleza das 
consonâncias (concords). 

A relação mestre-discípulo, iniciada por um processo que 
testa tanto inclinação como determinação do candidato tem na 
segunda questão desse processo uma consideração de sentido moral 
e também prático: para tornar-se um músico, diz Aloysius, é 
indispensável abandonar ambições de fortuna.      3

E Josephus não deixa dúvidas quanto aos valores que 
orientam sua ação em busca do conhecimento musical:  

Eu não tenho outro objetivo além de seguir meu amor pela música, 
sem qualquer pensamento de lucro. Lembro-me também que meu 
professor frequentemente dizia que deve-se estar contente com um 
modo de vida simples e esforçar-se para obter proficiência e uma 
boa reputação, em vez de riqueza, pois a virtude é sua própria 
recompensa. (p. 20)    

É interessante notar que esse ethos idealizado para a 
profissão de músico vai receber de Fux sua justificação 
mitológica: "o Parnaso é governado por Apolo, e não por 
Plutão" (p.20) .  4

Satisfeito com a disposição anímica de Josephus, o mestre o 
aceita no "círculo de seus alunos", e certifica-se de que 
estágios anteriores do conhecimento musical já foram percorridos. 
O aluno de composição não será, portanto, um completo neófito; 
deve conhecer os intervalos, sua classificação em consonâncias e 
dissonâncias, os modos e as primeiras regras que coordenam o 
movimento das vozes.  

 Seria de interesse sociológico e educacional estudar razões e variações desse 3

pressuposto, em perspectiva histórica. Em culturas urbanas, a profissão de 
músico parece ser vista no senso comum como muito difícil, em termos de 
instabilidade econômica. Uma ilustração desenhada em 1769, pela imperatriz 
Maria Theresia (sucessora de Carlos VI, a quem Fux serviu), para a educação de 
seu filho (v. Blaukopf 1992), mostra músicos e mendigos no nível mais baixo da 
escala social. Mais de duzentos anos depois, em outro continente, Adoniram 
Barbosa canta os versos: "Tocar na banda, pra ganhar o quê? Duas mariolas, e um 
cigarro Yolanda!" (“Tocar na Banda”, Odeon SMOB3877, 1975). Como será que 
jovens estudantes de música percebem as perspectivas socio-econômicas da 
carreira escolhida? Como é que as escolas de música procuram abordar a questão, 
em seus currículos?      

 Parnaso refere-se ao Monte Parnassus, na região central da Grécia, 4

considerado sagrado pelos gregos antigos. De papel menos lembrado hoje que o de 
Apolo (que lá habitava com as Musas), Plutão é, na mitologia grega, o deus que 
rege o mundo inferior (Hades) e a riqueza. Plutocracia é, por extensão, o 
governo dos ricos. (cf. Oxford Dicitonary of English) 



�9

Fux e a gradação do conhecimento 
Tendo por base esse conhecimento prévio de certos 

conceitos-chave e regras iniciais de operação, uma definição de 
contraponto é oferecida por Aloysius como “o primeiro assunto de 
nosso estudo e trabalho”. Referindo-se à origem do termo ele diz: 

“ (…) em tempos anteriores (…) pontos eram usados [na escrita 
musical]. Assim, costumava-se chamar uma composição em que um 
ponto era colocado contra outro de contraponto (…). Pelo termo 
contraponto portanto entende-se uma composição que é escrita 
estritamente de acordo com regras técnicas. O estudo do 
contraponto compreende várias espécies (…). Primeiro de tudo, 
então, a mais simples das espécies” (p. 23) 
   
Assim, a organização didática de Fux propõe que os 

procedimentos de composição variem do mais simples para o mais  
complexo. A cada nova espécie apresentada, adicionam-se mais sons 
e mais variedade rítmica em contraposição ao cantus firmus. E, 
uma vez apresentadas as cinco espécies para o trato a duas vozes, 
passa-se a lidar com cada uma das cinco espécies, na mesma ordem 
e agora com três vozes na composição. Por fim (na terceira parte 
do trabalho), Fux repete a ordem, agora para a textura de quatro 
vozes.  

A organização por gradação leva o professor a observar uma 
ordem de apresentação dos assuntos, que não deve ser alterada. E 
o aluno recebe apenas a informação necessária para lidar com os 
problemas presentes.    

"Sua ansiedade, que é elogiável, força-me a explicar quase tudo 
na ordem errada. Entretanto, responderei sua pergunta ainda que 
sem discutir todas as coisas, de maneira que você não fique 
confuso com detalhes demais no começo." (p. 28)  

Essa gradação do conhecimento também se reflete no 
princípio ordenador do trabalho empreendido por Josephus, que vai 
d e u m a e s c r i t a c o n d i c i o n a d a p e l o c a n t u s f i r m u s , 
disciplinadamente, ao estágio final da composição livre (free 
composition).      

Sobre o valor da prática  
 Assim como afirma que "a prática é a chave de todas as 
coisas" (p. 32), Aloysius apresenta outros enunciados que 
explicitam e justificam essa priorização, relacionando-a com o 
princípio gradativo: "(...) é o suficiente para começar; o resto 
ficará claro pela correção" (p.29). Errar, corrigir e então 



�10

aprender – tal seria o percurso inescapável sobre uma espécie de 
eixo evolutivo do aprendizado.  
 Uma relação de estreita correspondência entre prática vocal 
e prática do contraponto é apontada em mais de um momento no 
livro. Já na primeira nota do capítulo um, Alfred Mann chama a 
atenção do leitor para o fato de que 

“a regra básica (…), de que todas as outras derivam, deve ser 
mencionada de antemão: a possibilidade de performance vocal deve 
ser sempre levada em consideração.”(p. 27) 

Procedimentos comuns do canto são apontados como explicação 
tanto para a regra estrita como para certos casos especiais. 

“ – Não, isso teria sido ainda menos aceitável. Você não se 
lembra que o salto de sexta maior é proibido? O que dizer, então, 
do salto de sétima? Lembre-se que é necessário levar em conta a 
“cantabilidade” [singableness] (p. 79) 

E, em outra passagem: 

– “(…) Mas por que você colocou um sustenido no décimo primeiro 
compasso? Isso não é geralmente usado no sistema diatônico. 

– Eu queria escrever uma sexta aqui. Mas quando eu estudava 
canto, aprendi que fa conduz para baixo e mi conduz para cima. 
(…)”(p.39) 

Interessante também é a passagem em que o autor explica 
uma regra em função da percepção auditiva (“o ouvido”), 
naturalizando um caso de prática musical nos termos de um 
fenômeno físico. 

“A nota intercalada no impulso (upbeat) é considerada quase 
inexistente, uma vez que devido à sua curta duração e à pequena 
distância entre as notas (…) o ouvido não notará as duas quintas 
ou oitavas sucessivas.”(p. 43)  

E mais adiante: “Em tal caso a distância entre os dois sons 
faz com que o ouvido esqueça, por assim dizer, a primeira nota no 
apoio.”(p. 43-44). Explicações como essa, que propõem a 
naturalização de um fato cultural, têm sido usadas continuamente, 
no treinamento de músicos. E assim como o critério do ouvido é 
invocado por músicos e professores em seus diversos julgamentos 
práticos e estéticos, o funcionamento de uma outra entidade 
naturalizada – a mente – tem constituído o foco de pesquisas 
psicológicas no sentido de explicar processos decisórios em 



�11

composição, intenções da performance e julgamentos na apreciação 
(v. p. ex. Sloboda et al 1988; Sloboda 1985). 

Reconhecendo-se a dificuldade de conceitualizar e explicar 
o funcionamento do ouvido – e da mente(!) – em relação à música, 
não é apropriado discutir aqui o tratamento que a psicologia tem 
dado a esses temas, nem tampouco investigar a filosofia dos 
sentidos, à época de Fux. Podemos, no entanto, considerar que 
enunciados daquele tipo fazem parte do acervo de explicações 
baseadas no conhecimento direto (isto é, na experiência de um 
estilo musical determinado) que um professor ou músico pode 
oferecer para justificar certos procedimentos, ao passo que – 
usando a mesma medida – considera outros como sendo 
inapropriados.  

As explicações normativas com base no “ouvido” costumam 
integrar um conjunto de conhecimentos que nem sempre são 
transmitidos por livros. Seriam parte do que se tem reconhecido 
como um componente de tradição oral na prática do ensino, em 
contextos musicais que há muito contam com o recurso da notação e 
de uma literatura especializada. 

Traços de tradição oral na tradição escrita  
Encontra-se no livro de Fux mais uma fonte importante para 

discutir uma suposta dicotomia entre tradições escritas e orais, 
na prática musical. A separação exclusiva em duas esferas, no 
contexto de diversas músicas praticadas no Ocidente, é enganosa, 
de acordo com autores como Middleton (1990, pp. 80-82) e 
Kingsbury (1988, cap. 4), por exemplo. Interessantemente, o 
primeiro estuda questões da música popular, enquanto o segundo 
realizou uma etnografia em conservatório de música norte-
americano, no ambiente da música de concerto. Ambos verificaram, 
em casos de cada contexto, a coexistência de aspectos normalmente 
tidos como exclusivos de culturas baseadas na escrita ou na 
oralidade.       

O que temos no Gradus ad Parnassum é mais evidência de que 
uma prática musical, como a do contraponto, não se aprende apenas 
por regras passíveis de demonstração no pentagrama, mas também – 
e necessariamente – com o suporte de uma rede de considerações 
verbais feitas pelo professor durante as lições. Várias dessas 
reflexões e exortações encontradas nas páginas do Gradus são uma 
representação literária de parte do elemento de tradição oral que 
se verifica costumeiramente nas interações entre professor e 
alunos em sala de aula e durante o processo de ensino-
aprendizagem, de modo geral – no séc. XVIII como hoje. 

Mesmo recorrendo a métodos e partituras, que fornecem 
instruções por escrito, documentam práticas de composição e 



�12

preservam obras, o mestre de música recorre sempre a importantes 
enunciados verbais e ao gestual físico, que em parte ele reproduz 
e recria a partir do que vivenciou durante seu próprio 
aprendizado.  5

 Um fator de relevância nessa história de comunicação oral 
que frequentemente se estabelece entre aluno e professor é que o 
próprio conjunto de conhecimentos transmitidos estará sujeito 
sempre ao acréscimo de conteúdos. Obviamente, esse acréscimo 
poderá ser de conteúdos de um mesmo tipo, convencionalmente 
previsto em forma de técnicas e habilidades específicas do fazer 
musical. Mas, além desses, poderão se acrescentar conteúdos de 
outra ordem, que extrapolam, por assim dizer, o domínio do “know-
how”. 

No livro de Fux, encontramos a presença de considerações 
que o mestre apresenta sobre a profissão de músico; 
inequivocamente, Aloysius discorre sobre certas disposições 
espirituais, como atitudes necessárias ao bom aprendizado e à 
futura atuação do músico. O aluno, por sua vez, não se limitará a 
a explicitar seu raciocínio sobre os problemas técnicos que 
surgem; ele vai tratar também de suas expectativas e 
inquietações, com relação à própria trajetória de aprendizado. 
Esta é representada aqui como um trabalho que se dá no tempo 
cronológico mas também numa dimensão subjetiva.   

Essas outras dimensões – de certo modo não-técnicas – do 
aprendizado e da relação de comunicação entre professor e 
estudante parecem dizer respeito a uma perspectiva ética na 
formação do músico. O assunto é tratado nas seções seguintes, a 
partir da escrita de Fux.         

Uma pedagogia técnica e ética  
Nos diálogos do Gradus ad Parnassum, o leitor encontra, 

primeiramente, uma relação marcada pelo tratamento cordial, entre 
mestre e discípulo. A composição de todo o discurso interpessoal 
parece basear-se no princípio de respeito mútuo, acordado 
tacitamente no momento inicial do processo e mantido sem violação 
até o seu desfecho. 

 Ao falar sobre a extensão do estudo a empreender; sobre 
problemas específicos; ou, de modo geral, sobre as diferenças 
entre saber e ignorar, é muito clara uma ênfase sobre o 
encorajamento, nas observações que Aloysius dirige a Josephus. 

 Assim como o gestual físico, há um outro elemento da tradição oral (ou não-5

escrita) que se realiza na forma de demonstrações diretas, no instrumento ou no 
canto, daquilo que se pretende com a música. Esse componente fica, é claro, 
ausente no livro de Fux ou em qualquer página escrita.   



�13

"Não é preciso preocupar-se com esse ligeiro erro, porque é quase 
impossível ao iniciante estar atento o suficiente para evitar 
cada possível erro. A prática é a chave de todas as coisas. Por 
enquanto contente-se de ter feito o resto corretamente." (p. 32) 

Sobre outro erro de Josephus: 

“Não deixe que isso o perturbe, pois você ainda não foi informado 
sobre [o assunto].” (p. 67) 

E sobre um exercício bem realizado: 

“Isso é muito observador e cuidadoso [de sua parte], pois deve-se 
considerar igualmente a facilidade de cantar e a correção das 
progressões”(p. 61) 

Ou quando Josephus questiona um ponto apresentado pelo 
mestre, pedindo-lhe que não se aborreça com isso: 

“Eu não me importo, de maneira alguma; pelo contrário, fico 
encantado com sua determinação em aprender.” (p. 75)    

No livro, encontra-se então mais que um manual. Fux não 
deixa de elaborar – ao mesmo tempo que apresenta normativamente 
os procedimentos técnicos do contraponto – aquilo que se pode 
interpretar como um pequeno código de ética para a relação entre 
professor e estudante de música. Dando a impressão de que nunca 
aponta as dificuldades do aprendizado como forma de impor sua 
autoridade sobre o estudante, esse mestre representado por 
Aloysius parece colocar intencionalmente um modelo de 
relacionamento para os dois sujeitos do processo.   6

Ao lado das virtudes que o professor demonstra, há também 
formulações evidentes sobre virtudes esperadas do estudante. 
Assim, ouvimos de Aloysius: "Tenha paciência, eu explicarei tudo" 
(p. 28). E também: “Quando se trabalha duro pode-se estar certo 
da ajuda de Deus”, recorrendo logo em seguida a um ditado popular 
que corresponderia ao nosso “água mole em pedra dura…” (p.48): 

“drops wear down the stone 
not by strenght but by constant falling.” 

 Os diálogos, assim, vão refletir-se hoje sobre discussões de que Paulo Freire, 6

por exemplo, se ocupou, ao tratar de distinguir autoridade de sua perversão, o 
autoritarismo. Enquanto via a primeira como imanente do conhecimento e 
necessária como orientação de um processo educativo, ele entendia a segunda 
como um uso opressor e injustificado daquele mesmo princípio. 



�14

Desse modo, Aloysius exorta Josephus a uma ação continuada 
e perseverante, alertando-o para problemas de conduta que poderão 
prejudicar o trabalho. Disciplina e rigor são necessários para se 
chegar à mestria (real mastery), e o aluno não deverá ser auto-
indulgente, cedendo cedo demais ao prazer de composições livres 
(p. 137). 

A perseverança está valorizada como virtude indispensável 
ao músico aspirante, em várias passagens do texto. É uma 
perseverança que visa a uma conquista final, sugerindo uma 
combinação de valores intrínsecos e extrínsecos. No penúltimo 
diálogo, face ao problema do tempo de aprendizagem, encontramos a 
ponderação sobre as dificuldades e recompensas que seriam 
inerentes ao ofício de Fux: 

“Não há ofício – não importa quão modesto seja – ao qual o novato 
não deva servir um período de pelo menos três anos. O que eu 
diria então a respeito da música(…)? Os benefícios que seus 
esforços podem lhe trazer; a esperança de sucesso; a facilidade 
em escrever que você irá gradualmente adquirir; e finalmente, a 
firme confiança de que o que você está escrevendo é bem escrito, 
podem encorajá-lo.”(p. 138) 
  

Uma discussão sobre ética, pedagogia e música 
 O Gradus ad Parnassum traz então a representacão de algo 
mais que uma técnica musical; representa também a atmosfera de 
uma conduta que o autor idealiza para o relacionamento entre o 
professor de música e seu aluno. Seria uma questão de pesquisa 
histórica investigar em que medida, na Europa do séc. XVIII, o 
padrão dessa conduta é verificado ou não entre os colegas de 
ofício de Fux e seus respectivos estudantes. Mas para a prática 
educacional corrente, examinar reflexivamente o padrão dessa 
conduta também pode ter relevância ética. 

No sentido desse exame, algumas questões aparecem: o que 
traz um estudante de música à sala de aula? O que ele/ela sabe 
quando chega à sala de aula? O que o professor pretende com seu 
trabalho? Que concepções de música e que valores associados à sua 
prática estão em jogo? 

Essas quatro questões são abordadas por Fux já no início do 
livro, expondo ao leitor uma disposição pedagógica que trata de 
explicitar alguns pontos de partida antes de começar a jornada. 
Essa revelação de uma teoria de educação musical, no sentido 
fundamental da expressão, se dá portanto desde o início do 
processo. 



�15

Devemos em seguida notar que, já na abertura do livro, 
existe uma concordância perfeita entre professor e aluno – entre 
os agentes do processo, diria Paulo Freire – quanto ao que se 
entende por música, quanto aos valores envolvidos na profissão de 
músico e quanto à definição de uma trajetória a percorrer. Ou 
seja, numa arquetípica relação mestre-discípulo, Aloysius e 
Josephus vão assumir um compromisso que tem regras e direção não 
só explícitas como também acordadas: o que um quer ensinar o 
outro quer aprender, e quanto à forma da interação, também estão 
de acordo. 

E hoje, nas interações de nossa prática, como será que 
encontramos correspondência e discrepância com esses padrões de 
conduta expostos no Gradus? Quanto a uma teoria musical e à 
transmissão de uma técnica, pergunta-se: será que existe, por 
parte de estudantes e professores, manifestação e discussão de 
pontos de partida no processo de ensino/aprendizagem? E quanto 
aos valores que orientam a ação de músicos, pergunta-se também: 
podemos presumir que exista uma homogeneidade estética e ética, 
uma visão de música e uma visão de mundo tão perfeitamente 
compartilhadas como no diálogo de Fux? 

São questões interligadas, que surgem reflexivamente sobre 
a leitura do Gradus ad Parnassum, quando se tem em mente 
problemas relativos a educação, ética, estética e prática 
profissional da música. 

Considerações finais 
Sendo o livro de Fux um método pedagógico, dirigido à 

prática do contraponto, parece apropriado considerar problemas de 
uma interseção entre teoria educacional e prática musical – 
necessariamente tendo em conta certos parâmetros estéticos, 
éticos e políticos da atualidade. 

Se, por um lado, a digressão sobre pressupostos culturais 
no ensino de música (quarta seção do ensaio), assim como a 
discussão apresentada na última seção, trazem questões 
extemporâneas ao momento histórico que cercou a escrita de Fux, 
elas podem, por outro lado, ter relevância como perspectiva atual 
para o estudo do Gradus ad Parnassum. 

Um primeiro ponto diz respeito à particularidade de 
técnicas e estéticas musicais. Ao realizar hoje os exercícios – 
ao colocar-se na condição de Josephus e ao ouvir as orientações e 
correções de Aloysius –, o estudante que quer aprender "a arte da 
música" deverá saber qual parte dessa arte está exercitando. 
Trata-se, ele/ela verá, de uma prática do contraponto tal como 
foi sistematizada por Johann Joseph Fux em 1725, e mantida como 
parte da tradição musical onde quer que se tenha adotado o livro 



�16

e onde quer que se tenha continuado a escrever música em 
comunicação (com grau maior ou menor de desvio) com os parâmetros 
apontados ali.  

A beleza e o prazer derivados desse engajamento 
(experimentado hoje com o auxílio de uma escuta constante dos 
exercícios, via midi ou qualquer outra tecnologia de gravação 
disponível) vão potencialmente formar uma experiência estética 
(v. Dewey 1934) que por sua vez informará ações musicais 
posteriores, em termos de apreciação, execução e composição. 

O músico estudante não estará, no entanto, isento da 
experiência de conflito, inadequação ou irrelevância, ao 
confrontar esse conhecimento prático com a vivência de outros 
contextos musicais – a exigir dele/dela suas próprias doses de 
imersão, estudo e sensibilidade (o trabalho que Fux diz “quase 
nunca ser demais”), necessárias a experiências estéticas 
correspondentes.  

Diversidade técnica, correspondendo a diversidade estética 
– aprendizado e percepção sobre cada plano contextualizado de 
música. E o trabalho musical é acompanhado, se interpreto Fux 
corretamente, por um trabalho sobre o próprio caráter: só ao 
cultivar certas qualidades, como a paciência, a perseverança e a 
humildade, o músico poderá chegar a escrever música que é bela. 
Para esse mestre, o belo musical revela-se na obra de um caráter 
que é bom. 

Mas a aceitação do sentido de um mesmo eixo para ética e 
estética, que parece mover valores de maneira interligada, leva à 
consideração de mais um ponto. Se falamos de diversidade 
estética, devemos então falar de diversidade ética, ou seja, 
contextualizar as virtudes do caráter. Pois se há ideologia na 
apresentação universalizante dessas espécies de contraponto 
(subordinadas de fato ao estilo vocal, litúrgico, romano, modal), 
então possivelmente há ideologia também no consenso que se 
apresenta, no Gradus, entre aluno e professor. 

O aluno que diz “Eu seguirei sempre seu conselho como 
lei” (p. 65) representa também o mestre que passa a vida 
profissional servindo a três imperadores consecutivos. O músico 
que renuncia à riqueza material identifica-se com o padre, no 
ethos de serviço que orienta a vida de ambos. O músico da corte 
católica serve às Musas do Parnaso, serve a um soberano e serve a 
Deus. Seu sucesso, em grande medida, é saber que fez boa música e 
isso se confunde com servir bem. “A virtude é sua própria 
recompensa” (p. 20). 

Mas serão esses os valores que orientam todos os músicos na 
produção de todas as músicas? Será que ambição material e 
inconformismo – diferentemente de renúncia e disciplina – podem 



�17

ser qualidades desejáveis e impulsionadoras do indivíduo, em 
certos contextos de música? Temos música regida por outros 
deuses, além de Apolo?  

No diálogo do Gradus ad Parnassum, entre mestre e discípulo 
vemos concordância, consenso, identificação. A música é una e os 
problemas do jovem Josephus são universalizados, são os problemas 
de todos os músicos jovens. A solução é conhecida pelo mestre, e 
não há conflito quando este a revela. 

Mas, diante de músicas que se formam hoje e transformam 
práticas anteriores, presume-se que o mestre de música entra em 
contato com uma diversidade musical (teórica, técnica, ética, 
estética) de maneira ainda mais acentuada que Fux. Para as 
relações educacionais de hoje – em torno de contraponto e muitas 
outras experiências numa mesma cidade – não existe a garantia do 
consenso, e o diálogo está sempre perto de envolver diferença, 
conflito.  

  

Referências bibliográficas 

Blaukopf, Kurt (1982) Musical Life in a Changing Society. 
Portland: Amadeus Press 

Dewey, John (1934) Art as Experience. New York: Perigee Books 

Fux, Johann Joseph [1725] Gradus ad Parnassum 

Green, Lucy (1999) “Ideology” in Horner, B. e Swiss, T. (ed.) Key 
Terms in Popular Music and Culture. Oxford: Blackwell 

Grove’s Dictionary of Music and Musicians, The (1906). Maitland, 
J.A. Fuller (ed.). London: MacMillan & co. 

Kingsbury, Henry (1988) Music, Talent & Performance. 
Philadelphia: Temple University Press. 

Lester, Joel (1992) Compositional theory in the eighteenth 
century. Cambridge, MA.: Harvard University Press. 

Lopes, Alice Ribeiro Casimiro (1999) Conhecimento Escolar: Cência 
e Cotidiano. Rio de Janeiro: EdUERJ. 

Lyotard, J.-F. e Thebauld, J.-L. (1985) Just Gaming. Manchester: 
Manchester University Press. 

Mann, Alfred (trad. e ed.)(1971) [1943] The study of counterpoint 
from Johann Joseph Fux’s Gradus ad Parnassum. New York: Norton  

Middleton, Richard (1990) Studying Popular Music. Buckingham: 
Open Univ. Press  



�18

New Grove’s Dictionary of Music and Musicians, The (2001) 2a. ed. 
Sadie, Stanley (ed.) London: MacMillan 

Salgado e Silva, José Alberto (2001) “A composição como prática 
regular em cursos de música” in Debates n. 4. Rio de Janeiro: 
Unirio 

Sloboda, John A. et al (1988). Generative processes in music: The 
Psychology of Performance, Improvisation and Composition. Oxford: 
Clarendon Press 

Sloboda, John A. (1985) The Musical Mind. Oxford: Oxford 
University Press  

Wittgenstein, Ludwig (2001)[1953]. Philosophical Investigations. 
Oxford: Blackwell


